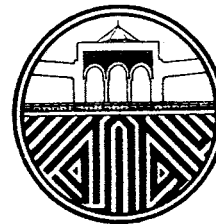


المملكة المغربية  
جامعة محمد الخامس  
منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط  
سلسلة: ندوات ومناظرات رقم 9



بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

# أبو حامد الغزالى

دراسات في فكره وعصره وتأشيره

جميع حقوق الطبع محفوظة لكلية  
الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط  
بمقتضى الفصل 49 من ظهير 29  
1970/07/29

رقم الإيداع القانوني : 805 / 1988

1988

# البعد السياسي في نقد القاضي ابن العربي لتصوف الغزالي

عبد المجيد الصغير

كلية الآداب - الرباط

١- لا نعدو الصواب إذا قلنا إن المفكر الاندلسي المرابطي المغربي القاضي أبي بكر محمد ابن العربي المعاوري (٤٦٨ - ٥٤٣هـ) يُعد أقدم من تناول بالتحليل والدرس فكر الغزالى، واحتار قبل غيره في تفسير الجوانب المتعددة في شخصيته وفي تحديد نسقه الفكري ، وأثر - من ثم - بأحكامه فيما جاء بعده إلى يومنا هذا .

٢- ذلك أننا نجد أنفسنا، بقصد ابن العربي ، أمام واقعين بارزين : أولهما أن نبوغه الفكري وتميزه العلمي إنما جاء بمناسبة اتصاله وارتباطه بالغزالى . وقد كانت شهادة الغزالى في حق تلميذه ابن العربي أول اعتراف بتفوق وتميز مفكرينا المغربي - الاندلسي الذي « قد أحرز من العلم في وقت ترددَه إلَيْ - يقول الغزالى - ما لم يحرزه غيره مع طول الأمد . . . وما يخرج من العراق إلا وهو مستقل بنفسه حائز قصب السبق بين أقرانه »<sup>(١)</sup> وربما كان ابن العربي ، هو الآخر ، أول مناسبة للغزالى للاتصال برجال المغرب والأندلس .

ثم هناك من جهة ثانية واقع آخر يتمثل في خروج ابن العربي عن الخط الفكري الذي انتهى إليه الغزالى ومعارضته له . ولربما كان ابن العربي ، من بين سائر المغاربة والأندلسيين ، أول من تصدر حملة النقد ضد الغزالى مشافهة ، قبل أن يتناول ذلك كتابة وتصنيفا .

(١) ابن العربي ، القاضي : ترتيب الرحلة ، قطعة منه ضمن كتاب « الانساب أو مفاتن البرير » مجهول المؤلف ، مخطوط بالخزانة العامة بالرباط رقم ١٢٧٥ ك

بها بعد أن لقنتها تلاميذه ثم خرج عليها، خاصة في ظروف سياسية دقيقة عمت المشرق والمغرب كانت أكثر مداعة للوحدة والثبات على المبدأ والدفاع عنه.

#### ١١- وحدة الارضية الفكرية والسياسية بين ابن العربي والغزالى :

إن وشائج التقارب وروابط الوحدة بين ابن العربي والغزالى ليست هيئه، بل هي وحدة شاملة سواء على مستوى الارضية الفكرية النظرية أو الارضية السياسية الواقعية:

أ- فعل المستوى الاول ساهم كل من المفكرين في إحياء علوم الدين ، واهتما بشكل خاص بتوضيح المفاهيم العامة «للسياحة الشرعية» وتأسیس مباديء السلطة العلمية . وقد أشاد ابن العربي في هذا المجال بشیخه الغزالی حتى قال مخاطبا له : «أنت ضالتنا التي كنا ننشد ، وإمامنا الذي به نترشد ، فلقينا لقاء المعرفة ، وشاهدنا منه ما كان فوق الصفة . . .»<sup>(٤)</sup> وهذا ما جعله يعمل على استقدام أهم كتب شیخه إلى المغرب<sup>(٥)</sup> ويساهم في نشرها في العدويين . وقد تجلی أثر ابن العربي هذا في ابن رشد الفیلسوف ، الذي سيعمل على تأليف «ختصر المستصنف»<sup>(٦)</sup> للغزالی<sup>(٧)</sup> ، وهو من المصنفات التي أدخلتها ابن العربي إلى الغرب الاسلامي .

إن نظرية سريعة إلى التراث الفقهي وخاصة التراث الاصولي لكل من الغزالی وابن العربي تجعلنا ندرك مدى الروابط الوثيقة التي تجمع بينهما ، خصوصا وقد حمل كل منها لواء الاجتہاد المطلق داخل مذهبہ الفقهي . ومقارنة بسيطة بين «شفاء الغليل» أو «المستصنف» للغزالی وبين «أحكام القرآن» لابن العربي تبين لنا مدى تقارب فکرھما ، خاصة في مجال قواعد الاستنباط العقلی والاجتہاد الاصولی و«السیاست الشرعیة» أيضا ، هذه الاخری التي تدفعنا للحديث عن وحدة الارضية السياسية الواقعية المشتركة ومساھمتھما في تأسیس معالم السلطة العلمیة .

ب - ذلك أن ابن العربي بقدر ما كان رجل فقه وفكر ، كان أيضاً مرتبطاً بهموم السياسة المعاصرة له ، فهو على كل حال قد رافق والده في رحلة طويلة إلى المشرق ، كانت ذات هدف سياسي واضح ، وقد كان الوالد مبعوثاً سياسياً من طرف يوسف بن تاشفين إلى الخليفة العباسی ، طلباً لتأییده ضد ملوك الطوائف . ولعل نفس الامر يصدق على الغزالی

(٤) مخطوط كتاب الانساب .

(٥) انظر لائحة تلك الكتب في: «العواصم» ج I ، ص 505 - 507

(٦) ذكر ذلك ابن فرحون في «الديباچ المذهب» ج II ، ص 258

ب - إن أهمية هذا الموضوع الذي نسعى الآن لابراز بعض معالمه الأولى والمؤقتة - سعياً منا في ترميم حلقات تاريخ الفكر الاسلامي بالغرب - تتجلی فيما يبرزه لنا من بصمات واضحة عن الباکير الاولى للدخول الاشعري إلى المغرب في سلسلة ، قد يكون «الباقلاني» أوضح حلقاتها الاولى متبعاً بتلميذه أبي عمران الفاسي ، فتلميذ هذا الاخير وجاح بن زلو، فعبد الله بن ياسين ، ثم تلميذها أبو بكر المرادي الحضرمي ، صاحب «الإشارة في تدبير الامارة». كما نجد في العدوة أبا الوليد الباجي متبعاً بابن رشد ، الجد ، فالقاضي أبي بكر ابن العربي ، وبعد كل هؤلاء يأتي المفکر المغربي أبو عثمان السلاجلي ، على عهد الموحدین ، إضافة إلى المھدی بن تومرت نفسه . . والجدير بالذكر أن ابن العربي قد مثل جسراً مهماً عبر من خلاله الفكر الاشعري ، وعلم الكلام بوجه عام ، من المشرق إلى المغرب والأندلس ، سواء بفضل التلمذة والحووار مع أقطاب الفكر الاسلامي بالشرق ، أو بفضل امهات المصنفات الاشعرية التي كان ابن العربي أول من أدخلها إلى المغرب ثم الأندلس<sup>(٢)</sup> .

ج - أما من جهة أخرى فإن للموضوع صلة بمشكلة العلاقة بين الفقه والسياسة وهي مشكلة ليس من المبنی معالجتها وإنما لها حقها في هذا المقام ! ثم إذا كان ابن العربي يمتاز بشخصيته الفقهية الواضحة . . وحيث أنها ستتناول الجانب الصرف في فکر الغزالی .-

إإننا نلتقي بالضرورة ، في موضوعنا هذا ، بمشكل آخر لا يقل أهمية في تاريخ الفكر الاسلامي ، وما يزال في حاجة إلى تفسیر وتأنیل مقبول ، ألا وهو مشكل الصراع والاختلاف بين الفقه والتتصوف ، بين مواقف الفقهاء وموافق الصوفية ، ما دام المشکل العام يمس في جوهره قضية السلطة الفكرية وعلاقتها بالسلطة السياسية . وغالباً ما كان الصوفي يطعن في سلطة الفقیه متهماً إياه بالانحراف عن الخط الذي كان يجب أن يسلكه بسلطته المؤثرة ، وذلك بسبب انجیاشه وارائه في أحضان «رجل السياسة» مما أدى إلى انهزام الفقیه وهو يحسب أنه يحسن صنعاً . . .

عملیاً لن ن تعرض هنا بالتحليل المفصل إلى مثل هذه القضايا الشائكة والمهمة ، فهي قضایا قائمة بذاتها ، وإن كان موضوعنا يحيل إليها ، كما أنها لن نقف للتعریف بالشخصیتين ، موضوع الدراسة ، فقد كفتا المصادر والمراجع هذه المهمة<sup>(٣)</sup> . وبذلك تتجه مباشرة إلى دراسة طبیعة نقد ابن العربي لشیخه الغزالی . غير أنها لن نستطيع إدراك المبررات الفکرية والسياسية لذلك النقد والانفصال ، إلا إذا وطدنا لذلك بتأییسه على موجبات الاتفاق والوحدة والأتصال بين الرجلین ، هذه الوحدة التي رأى ابن العربي أن شیخه قد أخل

(٢) انظر: الطالبی ، عمار ، العواصم من القواسم ، ج I .

(٣) انظر حول ابن العربي المراجع السابقة .

في مقابل هذا التأييد الحار من طرف الغزالي ليوسف بن تاشفين الذي مثل في وعيه نموذج المجاهد الذي وظف سياسته لأجل الحفاظ على الوحدة داخل التنوّع ورغم بعد الشقة بين الاطراف، وفي مقابل تأييده لفقهاء المرابطين نجد ذلك النقد اللاذع الذي لا يفتّا الغزالي يوجهه لحكام منطقته من السلاطين السلاجقة. ومن السهل أن نرى في نقد الغزالي لسلاطين الوقت ولنصرات جهازهم العسكري نقداً موجهاً بالأساس إلى فقهاء السلاطين السلاجقة بالذات، وليس أبداً إلى فقهاء الأمير المرابطي. ذلك أن توظيف الخارج، مثلاً، من طرف أولئك السلاطين وقوادهم يعتبر عند الغزالي ظلماً لا رخصة فيه لأن أموال «الجند [السلاجقة]» لو استوفيت ووزعت على الكافة لكتفاهم» ذلك، خاصة وقد صار أولئك الجندي في التجمل «على سنن الاكاسرة.. وكافة أغنياء الدهر فقراء بالإضافة إليهم»<sup>(8)</sup>. وقد انتهى الامر بالغزالي إلى أن عاهد نفسه لا يذهب إلى السلام على أي سلطان وألا يقبل منه أي مال أو عطية<sup>(9)</sup>. ولا عجب في هذا، فهو يشرح لأولئك السلاطين سبب هذا الالتزام بقوله: إن «ال المسلمين [بسبب سياسة أولئك السلاطين] قد بلغ جرهم إلى العظم وأصبحنا مستأصلين..»<sup>(10)</sup> وقد أدت التجربة السياسية بالغزالي إلى اتخاذ موقف متطرف من أولئك السلاطين حينما دعى في الاخير إلى الهروب منهم وعدم مخالطتهم، لأن «فتنة مجالسة السلاطين كبيرة».. أفلتها ضرراً الاطناب في المدح والثناء عليهم وهم يحبون أن يحمدوا بما لم يفعلوا «والله يغضب إذا مُدح الفاسق، ومن دعا لظالم بطول البقاء فقد أحب أن يعصي الله في الأرض»<sup>(11)</sup>. وقد اعترف الغزالي في «الاحياء» أن «أغلب أموال السلاطين حرام في هذه الاعصار، والحلال في أيديهم معروم أو عزيز»!<sup>(12)</sup>.

من هنا صار الغزالي، ومعه تلميذه ابن العربي كما سنرى، يؤسس معلماً نظرياً في السلطة العلمية، مقابل السلطة السياسية الفعلية القائمة على الشوكة العسكرية خاصة. فهو رغم تأييده لل الخليفة تأييده مطلقاً ضد أعدائه الفاطميين، يحرض أن يقيّد هذا التأييد باشتراطه على الخليفة «ألا يمضي كل قضية مشكلة إلا بعد استئناف قرائح العلماء والاستظهار بهم»<sup>(13)</sup>. وهذا ما جعل الغزالي يردد في «الاحياء» أن الملك حكم على الناس

الذي كان رجل فكر وفقه، غير أنه - هو الآخر - قد استندت عليه السلطة السياسية في دفع أخطر الحملات الموجهة ضدها من طرف الفاطميين بمصر.

هكذا كان هم الوحدة المشودة، رغم التعديدية الواقعية، هماً مشتركاً بين الغزالي وبين العربي. فهما إذ يدينان بالولاء لدولة الخلافة، يرغبان في تقويب شقة الخلاف بينها وبين الاطراف التي يجب أن تدين بالولاء لها. وفي هذا الصدد يجب أن نفهم ما جاء في الرسالة التي رفعها والد القاضي ابن العربي إلى الخليفة العباسي، مدافعاً فيها عن الأمير المرابطي يوسف بن تاشفين، فهذا الامير، كما تقدمه تلك الرسالة، هو ناصر الدين وجامع كلمة المسلمين، التحرك بالجهاد، والقائم بدعة الامامة العباسية، فضلاً عن كونه «شخص بفضائل منها الدين المبين والعدل المستعين وطاعة الامام.. والله ما في طاعته، مع سمعتها دان منه ولا ناء عنه من البلاد يجري فيه على أحد من المسلمين مكسٍ. وسبل المسلمين آمنة، ونقوده من الذهب والفضة سليمة من الشرب، مطرزة باسم الخلافة»<sup>(7)</sup>. وحتى يزيد من إقناعه لل الخليفة كي يبعث بتأييده وتقليله للأمير العادل، الأمير المرابطي لا يغفل والد ابن العربي أن يذكر سعة ملك يوسف بن تاشفين المتد من أول بلاد الأفريقي إلى آخر بلاد «السوس» مما يلي بلاد «غانة»، كما لا يسعه إلا أن يذكر غنى هذه البلاد الشاسعة التي هي «بلاد معدن الذهب».

ولعل الغزالي قد أدرك، من خلال سفارة ابن العربي، الناقص الكبير بين أوصاف وخلل الامير المرابطي بالغرب والأندلس، وموافقه الجهادية، وبين المواقف المتخاذلة لأغلب سلاطين السلاجقة، فكتب ذلك التأييد المعم بالحماس والاعجاب بيوسف بن تاشفين الذي «طاعته من طاعة الامام [الخليفة] ومخالفته مخالفة لللام» ومن ثم وجب تأييده في قتاله للملوك الطوائف «لاسيما وقد استنجدوا بالنصارى المشركين، أولياً لهم..» وبجانب فتوى الغزالي هذه في حق يوسف بن تاشفين، فقد كتب رسالة أخرى لابن العربي ولوالده يشيد فيها بأحوال الأمير المرابطي، خاصة وأن هذا الأخير بعد أن انتصر في الاندلس «رفع المظالم وبدَّ المفسدين واستبدل بهم الصالحين ورتب الجهاد..» إضافة إلى إكرامه لأهل العلم «وتوقيره لهم وتزييله باسمهم واتباعه لما يفرضونه إليه من أحكام الله تعالى.. وحمله عهده على السمع والطاعة لهم..» وهذا هو الذي جعله يختتم رسالته هذه موصياً يوسف بن تاشفين خيراً بابن العربي ووالده، إذ «رعاية أمثالهما من آداب الدين المعينة على أمير المسلمين.. والله تعالى.. وفق الامير ناصر المسلمين ليتوسل إلى الله تعالى في القيام بإكرام أهل العلم..»

(7) خطوط «كتاب الانساب».

(8) الغزالي: شفاء الغليل، ص 234.

(9) فضائل الانعام من رسائل حجّة الاسلام الغزالي، ص 85.

(10) نفسه، ص 101.

(11) نفس المصدر، ص 119 - 120، 144.

(12) الاحياء، ج ١١، ص 136، 139. وانظر أيضاً شفاء الغليل، ص 245 وكذا الاحياء، ج ١ ص

أما القاضي ابن العربي فإن مواقفه لتشبه إلى حد كبير موقف شيخه الغزالى، سواء في المجال الأصولي أو النظريات السياسية. وعلى سبيل المقارنة نجده، مثل شيخه، حريص على تأسيس سلطة علمية، معتبراً أن أولى الامر ليسوا هم فقط الأمراء بل العلماء أيضاً، وسؤال هؤلاء العلماء «واجب متعين على الخلق، وجوابهم لازم، وامتنال فتواهم واجب» غير أن «الامر كله يرجع إلى العلماء، لأن الامر [أمر السياسة والحكم] قد أفضى إلى الجمال، وتعين عليهم سؤال العلماء..»<sup>(20)</sup>. ولاشك أن هم الوحيدة كان أيضاً من المركبات الأساسية في فكر ابن العربي، كما هو الشأن عند الغزالى، وفي الرسالة التي رفعها صحبة والده إلى الغزالى تأكيد لذلك، وفيها تشديد على خطورة ملوك الطوائف الذين «تلقبوا بالقاب الخلفاء وخطبوا لأنفسهم وضربوا أنفسهم بأسماهم» وزادوا على ذلك حين «استنجدوا بالنصارى.. وعثر لاحدهم على خطاب يشجع العدو على اللقاء..» وفي كل هذا خطر ليس على الاندلس فحسب بل على المغرب والشرق أيضاً.

جـ - هذا ما تعلق بمتركز فكرة الوحدة بين الاطراف في فكر الرجلين ومن جهة أخرى فقد ساهم كل منها مساهمة فعالة في بناء صرح الفكر النقدي ضد ما اعتبراه خطاً خارجياً يتهدّد تلك الوحدة. وأول ذلك الخطر ما أشرنا إليه أخيراً من موقفهما من نصارى الاندلس وقد شدد الغزالى في فتواه لصالح يوسف بن تاشفين على ضرورة حماية «ثغور المسلمين». وبالإضافة إلى هذا فقد ساهم ابن العربي بجانب الغزالى في نقد الباطنية التي اعتبرها أكبر خطير داخلي يوافق هدف الحركات الصليبية في تقويض جسم المجتمع الإسلامي. غير أن ما هو جدير بالاشارة إليه هنا أن ابن العربي في نقاده للتيارات الباطنية لم يكن مجرد ناقل عن الغزالى، فهو قد قرأ أدبيات مغربية في هذا الصدد ترجع إلى عهد «العبيدين» بإفريقيا، واطلع على معاناة مالكية القิروان من حكمهم<sup>(21)</sup>. كما استفاد من المناوشات التي كانت تدور بين أهل السنة والشيعة في القิروان<sup>(22)</sup>، كل هذا مع وعيه التام بأبعاد بعض الحركات الصوفية - الغنوصية ذات المنهج الاسماعيلي والتي ظهرت في الاندلس في نفس فترة حكم العبيدين بالقิروان، ومقصودنا بذلك حركة «ابن مسرة» بالأندلس ثم بعده حركة «ابن قسى» على عهد المرابطين.

والعلماء حكام على الملوك<sup>(14)</sup>، الشيء الذي يفترض عنده أن الفقيه إذا لم يكن مارساً للسياسة، فهو في آخر المطاف العالم بقانونها. ومن ثم «كان الفقيه معلم السلطان ومرشدته إلى سياسة الخلق»<sup>(15)</sup>. وربما كان هذا الهاجس لتأسيس سلطة الفقيه، مقابل سلطة السياسي، هو الذي دفع بالغزالى، كما هو الحال أيضاً عند ابن العربي، إلى رفض إنابة الاصداع بالامر بالمعروف والنهي عن المنكر بتغويض من الحاكم أو السلطان؛ فهذا عنده شرط فاسد، خاصة وقد استند عليه الروافض الذين رتبوا الامر بالمعروف والنهي عن المنكر على خروج وظهور الامام المعموم. ومن المعلوم أن الاصطلاح بهمة الامر بالمعروف والنهي عن المنكر تكسب الفقيه حق ممارسة سلطة، غالباً ما توظّف ضد السلطة السياسية الفعلية.

وغالب الظن أن شعور الغزالى بتفريط العديد من فقهاء العصر في سلطتهم العلمية، وانحياشهم إلى السلاطين السلاغفة هو الذي دفعه إلى التنديد بفقهاء السلاطين الذين أكبوا على علم الفتاوى وعرضوا أنفسهم على الولاة... وطلبووا الولاءات والصلات منهم.. فأصبح الفقهاء بعد أن كانوا مطلوبين طالبين، وبعد أن كانوا أعزاء، بالأعراض عن السلاطين، أذلة بالاقبال عليهم..»<sup>(16)</sup>. ومن ثم فان الغزالى لا يتردد في اعتبار تحلي الفقيه عن الاصطلاح بمهام سلطته العلمية العامل الأساس في الفساد الاجتماعي أيضاً» وفي رأيه «إنما فسدت الرعية بفساد الملوك، وفساد الملوك بفساد العلماء: فلولا القضاة - السوء والعلماء - السوء لقل فساد الملوك خوفاً من إنكارهم»<sup>(17)</sup> إلا أن الغزالى يحرض أن ينبه إلى أن نقد هذا ليس طعناً في الفقهاء باطلاق، «بل هوـ كما يقولـ طعناً فيمن أظهر الافتداء بهم متخللاً مذاهبهم وهو مختلف لهم في أعمالهم وسيرهم»<sup>(18)</sup>.

وبمراجعة ما سبق ذكره لا يجوز، بأية حال، المطابقة هنا بين الفقهاء السلاغفة أو غيرهم من فقهاء العباسين وبين فقهاء المرابطين، وهم الذين أوصى الغزالى بهم خبراً يوسف بن تاشفين في شخص أبي بكر بن العربي ووالده، بعد أن عرف من سيرة الامير المرابطي ما يخالف ما كان عليه سلاطين المشرق<sup>(19)</sup>.

(14) الاحياء، ج 1 ص 7.

(15) نفسه، ص 17.

(16) الاحياء، ج 1 ص 42.

(17) إحياء، ج 2 ص 150، وأيضاً ص 357.

(18) إحياء، ج 1 ص 24.

(19) لقد زعم يحيى هويدى (تاريخ فلسفة الاسلام في القراءة الافريقية) أن نقد الغزالى للفقهاء في «الاحياء» موجه بالأساس إلى فقهاء المرابطين. وهذا حكم لا يستقيم تاريخياً ولا موضوعياً.

(20) القاضي ابن العربي، أحكام القرآن، ج 1 ص 292 - 293.

(21) انظر حول ذلك: يحيى هويدى، ص 165 - 166؛ أيضاً: محمود اسماعيل: مغربيات، ص 63

- 67، 76 - 77. وراجع بالخصوص: أبو العرب التميمي، كتاب المحن.

(22) يحيى هويدى، ص 162 - 164، محمود اسماعيل: ص 72 - 74.

العبيدين بمصر، وهي ذات المخاطر التي جعلت الغزالى يقف ذلك الموقف المناقض ظاهرياً بين بداية ونهاية كتابه «القسطاس المستقيم»، فبعد أن استهل كتابه هذا بفتح باب أمل التوبة للباطني الاسماعيلي بفضل القسطاس المستقيم، حتى يستغنى به عن كل إمام، ويكون إمامه الرسول المصطفى وقائده القرآن فقط، ومعياره المشاهدة والعيان وبعد أن خاطب «التعليمي» الاسماعيلي محاوره الغزالى قائلاً: «الآن، هوذا تلوح.. مخايل الحق وتبشيره من كلامك، فهل تاذن لي في أن أتبعك، على أن تعلماني مما علمت رشدا؟». بعد هذا وبالرغم منه لا يسع الغزالى إلا أن يشكك في نية صاحبه الاسماعيلي الباطنى، و يحدث قطيعة معه لا رجعة بعدها، محتاجاً له بأن من أساس عقيدة التعليمي إلتزام أسلوب «التقىة»، لذلك يخاطبه قائلاً «فلا تصلح لصاحبى ولا أصلح لصاحبتك، فاذهب عنى، فهذا فراق بيني وبينك.. فلا تراني بعد هذا، إذ لا أراك!»<sup>(27)</sup>. ولللاحظ أن الغزالى إذ يحرض على إبراز هذه القطيعة مع «التعليمية»، فإنه لا يفصل في ذلك بين الجانب السياسي والجانب الأيديولوجي والنظري من هذه الباطنية، ومن ثم فهو يخوض في بيان تهافت آرائهم في النبوات وما تقوم عليه من ادعاء إدراك الغيب والاتصال بما يزعمون أنه النفس الكلية، مع جلوتهم في ذلك وفي غيره إلى أساليب مختلفة من فنون التأويل الباطنى وحلهم التصوص الشرعية ما لم تتحمل. وكمثال لذلك فإن الغزالى يرى في تأويل الباطنية لظاهر الأخبار حول الجنة والنار مثلاً كفراً صريحاً، لأن وصف «الجنة والنار لم يتفق ذكره مرة واحدة أو مرتين، ولا جرى بطريق الكناية.. بل باللفاظ صريحة لا يتهار فيها ولا يستراب»، وإن صاحب الشرع أراد بها المفهوم من ظاهرها. فاللصير إلى ما أشار إليه هذا القائل تكذيب وليس بتأويل، فهو صريح لا يتوقف فيه أصلاً<sup>(28)</sup>.

فالغزالى، إذن، وهو ينتقد الاسماعيلية التعليمية لا يميز بين مواقفهم السياسية ومواقفهم الفكرية، خاصة ما تعلق منها بنظرية النبوة، والفيض والتأويل الرمزي الباطنى. ولربما كان مقصد الغزالى من كتابه «تهافت الفلسفه» الكشف عن تهافت المعين الفكري الذي تستقي منه التعليمية آراءها وتآوبلاتها<sup>(29)</sup> فهي المقصودة بالذات وليس الفلسفة بالضرورة، وهم الذين لم يكونوا يشكلون قوة سياسية أو اجتماعية في سائر الاحوال، فكان «تهافت الفلسفه» بالنسبة «لفضائح الباطنية» جاء ليلعب نفس الدور الذي مثله «مقاصد

إن ابن العربي في حواره مع الاسماعيلية والمحركات الباطنية قد استفاد إلى حد كبير من التراث المغربي، ولا يبدو أن كتاب المستظرفى أو فضائح الباطنية قد شكل في البداية مسبعاً أساسياً لتعرف ابن العربي واطلاعه على الباطنية فالغزالى لم يؤلف الكتاب المذكور إلا في عهد المستظرف بالله، حيث كان ابن العربي مقيماً هو ووالده بالشرق وحيث كان قد مر بتجربة غنية في مصر والشام، خاصة في حوار ومناقشة مع أقطاب الاسماعيلية قبل أن يبايع الخليفة المستظرف بالله سنة 487 هـ. نعم إن ابن العربي سيشير إلى كتاب المستظرف فى كتابة «العواصم»<sup>(23)</sup> لكن تأليفه لكتابه هذا جاء متاخراً عن رحلته وتجربته الفعلية مع الفرق الباطنية. وهذا ما يجعلنا نجزم بأن إطهاره في الرد على الباطنية لم يكن منه مجرد اتباع الغزالى، ولكنه كان تسجيلاً لتجربة فعلية وحوار وصدام فكري وسياسي.

أما بالنسبة للغزالى فإنه لم يعد يخفى على الباحثين اليوم دور وأثر الاغتيالات الاسماعيلية، بقيادة الحسن ابن الصباح، في حياته وفي عزلته الأولى والأخيرة، فقد حصدت تلك الاغتيالات سلاطين وعلماء، ابتداءً من نظام الملك سنة 485 هـ إلى رفيق الغزالى في الدراسة ابن طاهر ابراهيم السباعي الجرجانى سنة 513 هـ. وجل هذه الاغتيالات كانت تتم في شهور رمضان ومحرم وذى الحجة، مما يعطي لها طابعاً داعياً لمشاركة جهور المسلمين، وفي هذه الظروف الداخلية القلقة بفعل نشاط الفاطميين بمصر، وخاصة بفعل نشاط حركة الحسن ابن الصباح انطلاقاً من قلعة «الملوت»، كان الصليبيون ينشطون في زحفهم على الشام وكان الفريقين كانوا على موعد!

لاشك أن الغزالى كان واعياً بالدافع السياسي والعقائدي لقيام الاسماعيلية واستفحال نشاطهم، معتبراً إياهم من المطالبين بإعادة امجاد وملك الأسلاف الاكاسرة<sup>(24)</sup> وأنهم تسبروا إلى فرق الروافض من الشيعة حتى يخنعوا أمرهم على الناس. وفي رأي الغزالى أن «مقصدهم بذلك كله الملك والاستيلاء والتسلط في أموال المسلمين وحرفهم.. فهذه غاية مقصدهم ومبدأ أمرهم»<sup>(25)</sup>. ورغم الحذر الذي يديه الغزالى من رمي عامة الباطنية بالكفر، فإن من قضى بكفره منهم فلا يتوقف في الحكم بقتله ووجوب تطهير الأرض منه<sup>(26)</sup>. قد لا تفهم هذه الصرامة في معاملة الباطني إلا في ضوء المخاطر التي أصبحت تهدد دولة الخلافة من هذه الحركات السرية التي انتقلت إلى دور الظهور مشخصة في دولة

(27) القسطاس المستقيم، ص 100 نشير إلى تعمدنا تفصيل مواقف الغزالى من الباطنية نظراً لاهيئتها في فهم نقد ابن العربي لشيخ الغزالى، كما سنرى.

(28) فضائح، ص 153 - 154 - 155 .

(29) نفس المصدر، ص 40 .

(23) «العواصم» ج ٢٦ ص 76 - 77 .

(24) المستظرفى، ص 18 .

(25) نفس المصدر، ص 20 . وانظر أيضاً ص 34 .

(26) نفسه، ص 156 .

الخذر من الدولة الموحدية التي جاءت على أنقاض المرابطين الذين ظل ابن العربي على الواء لهم، حتى أنه قال في حفthem: «المرابطون قاموا بدعة الحق ونصرة الدين، وهم حماة المسلمين الذين اذابون عنهم والمجاهدون دونهم. ولو لم يكن للمرابطين فضيلة ولا تقدم ولا وسيلة إلا وقعة «الزلقة» لكان ذلك من أعظم فخرهم وأربح تجرهم»<sup>(31)</sup>.

كل هذا يعني أن الموقف الخذر الذي اتخذه ابن العربي من قيام دولة الموحدين لا يفهم إلا ضمن رفضه للباطنية ولادعاء المتصوفة معهم خصوصية المعرفة الذوقية، وتوظيف أقطابهم مفهوم العصمة لتحقيق مطامح سياسية. وعنه أن الجانب الأول - الذي هو ادعاء تلك المعرفة وتلك الخصوصية - مرفوض شرعاً. كما أن الجانب الثاني - وهو التوظيف السياسي لتلك الخصوصية - يذكره، بلا شك، بهاضي العبيدين في إيفريقيا والمغرب، ويوقفه على حاضر الفاطميين بمصر وعلى حركة الحسن بن الصباح.

وإذا كان ابن خلدون سيعترض أن ادعاء العصمة والمهدوية من لدن المهيمن على تومرت، هي البدعة التي «لم يحفظ عليه بدعة سواها»، فإن بعض الحكايات أثبتت إلا أن تضيف إلى هذه ذات أصول باطنية حينما نسبوا له أنه اطلع، عند الغزالي، على كتاب كان يضمن به على الناس، هو كتاب «الجفر من علوم أهل البيت»، فيه صفات المهدى المتظر الذي سيظهر بالسوس الأقصى، وهو من ذرية الرسول ﷺ... والغريب أن يكون مصدر هذا الكتاب المزعوم هو الغزالي نفسه! فهو الذي ألفى بالكتاب أمام المهدى الموحدى، كما تدعى هذه الحكاية التي تقرّر بمنطقها وجود صلة ما بين الغزالي والباطنية، وهو الشيء الذي يحاول ابن العربي أن يثبته علمياً، وبعد فترة من التجربة مع فكر الغزالي والمعاصر له والتلتمذ عليه.

و قبل أن نقف على معلم نقد ابن انعربي لشیخه، يجدر بنا أن نقول بأن مسألة موقف المغرب المرابطي من الإمام الغزالي، وخاصة من إحرق كتاب «الإحياء» لازالت في حاجة إلى بعض البحث والتقصي. وقد أورد ابن القطان في «نظم الجمان» وابن الزيات في «التشوف» تأويلاً للمدافعين عن الغزالي من الصوفية والتي ترمي إلى تصوير اللعنة الخارقة التي نزلت بالمرابطين وخاصة بعلي بن يوسف، كنتيجة لموقفه من إحرق «الإحياء»... والغريب أن يكون ابن العربي، وهو من المتندين الأوائل للغزالي، قد امتحن هو الآخر في كتاب «الإحياء»، كما ذكر ذلك ابن طملوس<sup>(32)</sup>.

الفلاسفة» بالنسبة «للتهافت»، أي التمهيد للكشف عن خبايا وأصول الفرق المزعج نقدها وفضح أساليب تفكيرها.

III- لعلنا أدركنا، بعد كل هذا، أن هناك مشروع واحداً يجمع بين مواقف الغزالي وتلميذه ابن العربي، ويشكل روئية واحدة أو مقاربة في المجال الفكري كما في المجال السياسي والاجتماعي... لكن، ورغم كل عناصر التقارب والاتصال هذه، سيعلن ابن العربي على الملأ أن شيخه الغزالي قد تراجع عن كل ما بناه وذلك حين فضل الانحياز إلى المتصوفة والانغماس في التصوف الذي أداه إلى تبني ما كان ينكره على التعليمية، من التأويل الباطني وحل النصوص على غير ظاهرها، مما جعله ينهاى من نفس المبع المعرفي للتعليمية الباطنية، وبجعله بذلك خادماً لسياساتهم الفعلية، دون أن يقصد إلى ذلك. وإذا علمنا أن أطول فصول «العواصم من القواسم» لابن العربي هي تلك المخصصة لنقد الباطنية التعليمية، وأنه اهتم كثيراً برد ادعاءاتها بخصوص الخلاف بين الصحابة حول الحكم والخلافة، أدركنا الطابع السياسي المهيمن على نقد ابن العربي.

وعلى كل حال فالباطنية وأصحاب التعليم عند ابن العربي هم المسؤولون عن تحرير «علوم الأوائل» مما يستوجب الشك في عمل المترجمين لها. كما أنها هم الذين كانوا وراء حركة البراماكة وأحيوا المجوسيّة وانخدعوا بالبخار في المساجد، وتمكنوا من فساد دولة العرب. وأنهم حاولوا، فاشلين، في شخص إخوان الصفا، التطفل على مسألة التوفيق بين العقل والنقل، فجاوزوا بتلتفيق لا يستساغ، مما دفع بهم إلى اصطدام أنواع من التأويلات المعاشرة لكل معقول ومنقول... ثم يحرص ابن العربي في آخر نقهـة للتعليمية والباطنية أن بين وشائج القربي بينهم وبين الاتجاه الصوفي<sup>(30)</sup>، وأن تأويلاً غلاة الصوفية متأثرة إلى حد بعيد بالاتجاه التعليمي، كما سيوضح ذلك أيضاً ابن خلدون. ومحتمل جداً أن ما تذكره المصادر من تحفظ ابن العربي من قيام دولة الموحدين إنما هو راجع إلى رفضه المطلق للاتجاه الباطني الذي كان يشكل في ذلك الوقت، وبقائه أيضاً، قوة ضاربة تزعزع الوضع الداخلي، وأسلوباً فكريّاً يعتبر نقضاً للفكر الإسلامي الرسمي. وإذا لم يكن ابن العربي لتخفي عليه حركة «ابن الصباح» في المشرق ولا مبادئه التعليمية، فهو أيضاً، وفي نفس العصر، يلاحظ استناد المهدى بن تومرت، مؤسس دولة الموحدين، على مباديء تشبه بعض مباديء ابن الصباح، وعلى رأسها فكرة المهدوية والعصمة التي لم يستطع حتى ابن الصباح ادعاءها لنفسه. فكان لابد لابن العربي - وكذا تلميذه القاضي عياض - أن يتخذ أسلوب

(31) الحلل المؤدية في ذكر الاخبار المراكشية، ص 110.

(32) وذلك في كتابه «المدخل الى صناعة المطعن».

(30) العواصم، ج II، ص 271.

لكل ذلك ارتأينا ضرورة مراجعة وإعادة النظر في قضية موقف المربطين من «الاحياء» وهي في عمقها قضية موقفهم من كل كتابات الغزالي الصوفية. إذ موقف فقهاء المربطين من «الاحياء» إنما هو في عمقه موقف من التصوف كما تتمثل في فكر وكتابات الغزالي. ثم نظن أن موقفهم هذا من التصوف يرجع في النهاية إلى موقفهم من نوع خاص من الممارسات السياسية الفعلية والمعاصرة لهم، تمثلت في الدولة الفاطمية بمصر كما تمثلت في بعض الحركات السياسية التي اتخذت مظهرا صوفيا في قلب الدولة المربطية نفسها.

ولا أدل على أن المشكّل يجب أن يفهم هكذا، أن ابن العربي، كفقيه مربطى بدين بالولاء هذه الدولة حتى بعد أن انقرضت - يخوض أيضاً في هذا التيار المربطى العام ضد الفكر الاشتراكي - خاصة في الاندلس التي انطلقت منها دعوة الاحراق - ويساهم هو الآخر في نقد أستاذة الغزالي. فهو وإن لم يشر إلى قضية الاحراق لكتاب الاحياء، إلا أنه عكس الدافع العام الذي كان وراءها إن هذا الدافع لم يكن هو رفض الزهد الذي عُرف به شيخه في آخر حياته - فالطرطوسي هو الآخر لم يكن أقل زهداً من الغزالي، كما أن الزهد هو الحال الذي كان عليه أمير المربطين - بل كان الدافع هو المنحى الفكري الذي اختاره الغزالي في اتجاهه الصوفي، الشيء الذي استوجب من ابن العربي تتبع شيخه في مواقفه الصوفية ونقدها وتوضيح خطورها على المستوى السياسي خاصّة. هذا علاوة على عادي الغزالي في الاستشهاد بالاحاديث الضعيفة وهو شيء يعتبر خطيراً على المستوى المعرفي وعلى المستوى التشريعي الذي يتخذ فيه من السنة مصدراً للتشريع وسندًا للسلطة. غير أن ما قد يقلل من أهمية هذا العامل الاخير قلة اهتمام الاندلسيين وعامة فقهاء المربطين بالحديث وعلومه واتخاذهم من هذه الاخرية موقفاً متصلباً، كما لاحظ ذلك ابن العربي وبعده ابن طملوس الشيء الذي قد يجعلهم غير متمكنين من أن يدركوا ذلك العيب في نصوص الغزالي... وبقى إمكانية إدراكهم خطورة ادعاء الغزالي لشمولية المعرفة الصوفية وقدرتها المطلقة على المعرفة، مما يتعارض والطرق الشرعية في المعرفة. وهذا ما يركز عليه ابن العربي نقده. وللحاظ أن هذا الرفض من جانب ابن العربي - ووراءه فقهاء الاندلس والمغرب - لتصوف الغزالي، يقابله الاخذ والاشادة بالجانبين الآخرين اللذين اشتهر بهما الغزالي، الألوهية التراث النقدي - الفلسفية والتراجم الاجتهادي الفقهية.

نستخلص مما سبق أنه لا يمكن مطلقاً فصل موقف المربطين من كتب الغزالي وموقف ابن العربي. فهذا الاخير أوضح موقفهم من الغزالي وخصوصه، وهو موقف واحد نعم أنه ذو أبعاد سياسية قبل أي شيء آخر. ومما كان من نوعية الحالة الفكرية في الغرب الإسلامي ومن ضيق الأفق الفكري لعامة فقهاء هذا العصر، فإن ذلك لا يرقى إلى أن يؤسس عليه تفسير مقنع لعملية الاحراق «لل بحياء». وعلى كل، فقد كان ابن العربي نفسه من أوائل

ومهما يكن فإن أشهر تلك التفاسير التعليلية المستمرة إلى اليوم لا يثبت امام النقد ولا يجد مقنعاً، وأعني بذلك الركون إلى القول بأن رد فعل المربطين ناتج بالأساس عن النقد الاذاع الذي ضمنه الغزالي كتابه «الاحياء»، وخاصة في الفصل المتعلق بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهو النقد الذي تناول فيه بالتجريح فقهاء السلاطين ، بل منهم من زعم ان فقهاء المربطين هم المعنيون بهذا النقد<sup>(33)</sup>. وفي رأينا أن هذا تعليل غير سليم للاعتبارات الآتية:

ان الغزالي في رسالته التي بعثها مع ابن يوسف إلى بن تاشفين، يؤكد على أهمية دور الفقهاء ويوصيه خيراً لهم، وعلى رأسهم ابن العربي الوالد والابن معاً. وهذا يعني من جهة أخرى أن الغزالي حين انتصر ليوسف بن تاشفين ولم يशره له طالب الخلافة بإضفاء المشروعية عليه، إنما فعل ذلك لما وصله من أخبار عنه وسمعه من ابن العربي الفقيه حول اعتزاز أمير المربطين بالفقهاء واسترشاده بهم . وهذا يقتضي تأييد الغزالي لفقهاء المغرب ولدورهم في حراسة بيعة الاسلام بالغرب الاسلامي والمساعدة على ذلك.. الشيء الذي يعني ان فقهاء المربطين مستثنون من أي نقد آخر سبق للغزالي أن أبداه ضد فقهاء السلاطين، ولم يكن للمربطين سلاطين بل مجرد «أمراء».

ولم يكن هذا الموقف الاجيامي للغزالي من يوسف بن تاشفين ومن فقهاء المغرب والأندلس ليغيب عن فقهاء العدوتين، خاصة وأن ابن العربي الذي حل هذا الرأي إلى المغرب، معدود فيه من كبار الفقهاء ومن المقربين للسلطة ، ويكن تقديرًا كبيراً للغزالي . فلا يمكن، بعد كل هذا، إلا أن يعتبر الغزالي ظهيراً ومؤيداً لطبيعة العلاقة السائدة بين الدولة المربطية وبين فقهائها. هذا ولو كان مجرد نقد الفقهاء المثبت في «الاحياء» داعياً لمعه وإحراره، باعتبار أنه فهم كذلك الواقع المربطين - رغم التأييد الحار الذي بعثه الغزالي مع ابن العربي إلى يوسف بن تاشفين - لكنه يجب حسب هذا المنطق أن يحرق أيضاً كتاب «سراج الملوك» لأبي بكر الطرطوسي ، ويعلن مرفوضاً من طرف المجتمع المربطى ، لأن الطرطوسي - خلافاً للتأييد الحار للغزالي - فضل أن يرسل أيضاً مع ابن العربي رسالة تأييد إلى يوسف بن تاشفين مزوجة مع ذلك بتقريع ونقد واصحين ، كان من شأنها أن تثير غضب الامير المربطى وفقهائه ، ومع ذلك لم يقع شيء من ذلك. فكيف يقع هذا بالنسبة للغزالي الذي إن كان قد انتقد الفقهاء - هكذا بدون تعين أو تحديد - فهو قد خصّ فقهاء المغرب والأندلس بالدح وأوصى بهم خيراً، ثم أضاف تأييداً مطلقاً ليس فيه تحفظ ليوسف بن تاشفين ..؟

(33) يحيى هويدي: تاريخ فلسفة الاسلام في القارة الافريقية ص 25 - 26 - 107.

ومن جهة ثانية فإن صاحب «العواصم» ما أن ينتقل إلى نقد الموقف الثاني، بعد الشكاك، وهو موقف الصوفية الاشرائين الغلاة، حتى يضطر مرة أخرى إلى جعل الغزالى على رأس أولئك الغلاة من الصوفية، بسبب تأويلاته المؤدية حتى إلى الغلو الذى يصل في آخر المطاف إلى الباطنية. فكأن تصور الغزالى، عند ابن العربي، يمثل مدخلاً للسفطة ومدخلاً للباطنية! كل هذا بسبب تأويله الذى أخذه من غلاة الصوفية واقراره لهم فيه. وتجدر الاشارة إلى أن ابن العربي يفصل هنا بين الصوفية المعتدلين، كالمحاسبي والقشيري، وبين غلاة الصوفية الاشرائين الذى سيمثل لهم أيضاً بنصوص وموافق للغزالى، وهم الذين يزعمون أنه «لاینال العلم إلا بظهور النفس وتزكية القلب وقطع العلاقة بينه وبين البدن وجسم مواد أسباب الدنيا». . .<sup>(37)</sup>. وقد حاول الشيخ أن يشرح ل תלמידه ابن العربي ما أشكل عليه من مسائل تنتهي في الظاهر إلى نهایات باطنية، مثبتة في كتابه «الاحياء» وينتهي معه إلى محاولة إقناعه بأنه «قد تقوى النفس ويصفو القلب حتى يؤثر في العالم». . . إلا أن جواب التلميذ يأتي على خلاف رأي الاستاذ قائلًا: «لم تثبت لك معرفة النفس والروح والقلب، على ما تزعم، ولا استقرت عندك حقيقة لذلك كله. فكيف تزيد أن تُركب عليه أنه يعلم المخلوقات [الغيبة] ويتثير في الأرضين والسماءات»<sup>(38)</sup>؟ وهنا وجدها ابن العربي مناسبة لرفض ادعاء الغزالى - وهو نفس ادعاء الباطنية وغلاة الصوفية - قدرة النفس على معرفة الغيب، هذه المعرفة التي يدعى الوصول إليها في حالة الفنا، وهي على كل حال تنتهي بالخروج عن السنة التي يأمر فيها الرسول ﷺ بعدم قطع العلاقة بالدنيا وبالتمتع بطبيعتها. كما يجدها ابن العربي مناسبة لمقارنة كلام الغزالى عن المعرفة القلبية وإدراكتها الغيب بحديث الفلسفه عن نظرية النبوة وحديث التصوفة عن المعرفة الاشراقية، أما كلام الغزالى عن تأثير النفس وقدرتها على التجدد إلى العالم الآخر «فيبعد أن يتخيّل هذا عاقل فكيف عالم!» وكأن ابن العربي يرى في هذا تراجعاً آخر من الغزالى عن نظرية السبيبة التي نفها، بناء على منطقه الاشعري، ثم ها هو يعود لاثباتها بعد أن أخذ بمنطق آخر.

إن صاحب العواصم يحرض، من جهة أخرى، أن يبرز التناقض بين ما سبق أن قيده عن شيخه الغزالى، وبين ما أصبح الشيخ يفضيه بين مرديه الجدد، وعلى رأس هذه المسائل مسألة النبوة. فبعد أن قيد ابن العربي عن الغزالى الرأى المجتمع عليه حول طبيعة النبوة في الإسلام، عاد الغزالى فأصبح يبيح في كتبه وبين أتباعه آراء الفلسفه حول مسألة النبوة وأنها من قوى النفس بالتأثير في الأجهزة السماوية.

(37) نفس المصدر، ص 30

(38) نفسه، ص 37.

المشككين والمذمرين من ضيق الافق الفكري في الغرب الإسلامي ، وكثيراً ما تبادل مع «الطرطوشي» الشككى من ذلك<sup>(34)</sup>. وقد رد نفس التهمة بعد ذلك ابو الحاج يوسف بن طملوس ثم بعده الإمام الشاطبى نفسه<sup>(35)</sup>. ورغم هذا لم يمنعه ذلك أن يرى في تصوف الغزالى التقاء موضوعياً ومنهجياً مع أحضر ما كان يهدى المجتمعات الإسلامية ، فكرا ومارسة، ألا وهو التيار الباطنى ، كما أنه رأى في تصوف شيخه تراجعاً عن الاهداف الفكرية والسياسية للدولة الاسلام ، والتي سبق للغزالى نفسه أن ساهم في توضيحها. وتزداد الخطورة حينما يظهر هذا التراجع على لسان كلسان الغزالى، حجة الاسلام ومحمد علوم الدين .. لأجل كل هذا وجب عند ابن العربي المبادرة ب النقد موقف شيخه، قبل نقد أي موقف آخر.

17- لا نبالغ إذا قلنا أن من أكبر مقاصد ابن العربي وأوكدها في كتابه «العواصم من القواسم» ليس هو نقد التيارات المتطرفة المعارضة للفكر السني ، بقدر ما كانت الغاية المستوجلة هي تحديد موقع الغزالى من كل تيار من تلك التيارات المرفوضة. فمنذ الصفحة الأولى من كتابه، يعتمد ابن العربي إلى نقد موقف الشكاك باعتباره أهم أسلوب يلجأ إليه أصحاب التعليم والباطنية كما يلجأ إليه أيضاً الصوفية أنفسهم. ولم يجد ابن العربي من يمثل هذا الاتجاه الرئيسي خيراً من الغزالى ومن منحاه الصوفي بالذات، وخاصة كما تجلى في «المقد من الضلال». حيث يطعن ابن العربي فيما اعتبره الغزالى حلّ لأزمة الشك ولشكلة الأدراك، وذلك حينما جأ إلى التماس مصدر آخر للمعرفة ليس هو العقل بل هو القلب الصقيق الذي تتجلّ فيه الحقائق، وبالتالي يكون العلم من ثمرات العمل وليس العكس. وفي رأى ابن العربي فإن موقف الغزالى هذا يعتبر قاصمة أعظم من قاصمة الشكاك ، لأنها، كما يقول «صدرت عن من اشتهر بالعلم» وهذا يعني ابن العربي إلى أن شيخه يطرز كلامه السابق الذي يخرج عن المعقول بأحاديث موضوعية ، سبق أن نبهه تلميذه ابن العربي إليها، فيما كان منه إلا أن اعترف له ببعضه المزاجة في علم الحديث. وقد تذكر ابن العربي، بعد ذلك، مع الطرطوشي حول مشكلة الغزالى هذه، فلم يعذر أحد منها. بل إن ابن العربي يتعرض بالنقد لنص الحديث الذي أورده الغزالى في المقد<sup>(35)</sup> مكرر ، والذي جاء فيه «إن الله خلقخلق من ظلمة ثم رش عليهم من نوره» فيعد على فضح أصله الباطنى الصابئي<sup>(36)</sup>

(34) العواصم، ج ١ ص 480 - 495، 503 - 504. وكذا ج ١، ص 58 - 62.

(35) الشاطبى: المواقف، ج ١ ص 348. وكذا الاعتصام ، له أيضاً، ج ١. ابن طملوس: المدخل إلى صناعة المنطق، ص 9 - 13 . وانظر أيضاً، المقدسى: أحسن التقاسيم ، ص 232، 237.

(35) مكرر) الغزالى، أبو حامد: النقد من الضلال.

(36) العواصم، ج ١، ص 24 - 27.

نعم! قد يكون في هذا النوع من التقويم مغالات واضحة، لكننا نستطيع تقدير الدافع لذلك الغلو إذا أخذنا بعين الاعتبار الظروف السياسية التي كان يعيشها العالم الإسلامي، غرباً وشرقاً، والتي كان ابن العربي واعياً بها كفقيه مسؤول بهم بمصير الأمة ومصير الجماعة الإسلامية، بعد ما شاهد وعايش نكباتها.

وبعد، فلا يمكن أن يقال عقب ما سبق تحليله في هذه العجالة أن الاهتمام السياسي لم يكن واحداً أو متشابهاً بين الرجلين، لكنه بيئة الغزالى القلقة المضطربة - نتيجة تفكك دولة الخلافة وخاصة نتيجة الخطر الذي يهددها من قبل الفاطميين والاتجاهات الباطنية - ليست هي بيئة ابن العربي بعد أن تم القضاء على ملوك الطوائف، وبالخصوص بعد قيام الدولة الموحدية التي اتسمت برسوم الخلافة القروية الموحدة.. لا يجوز هذا الاعتراض، على الأقل لأن ابن العربي لم يكن أقل من الغزالى وعيًا بخطر الباطنية الإسماعيلية من الناحية النظرية. وهو لم يكن، بوجه أخص غالباً عن خطورتها من الناحية الواقعية والسياسية، ليس بالنسبة للشرق بل حتى بالنسبة للغرب الإسلامي. وذلك يعني أن ابن العربي لم يكن في نقهde للباطنية مجرد تابع للغزالى، ويشهد على ذلك دخوله شخصياً في حوار ونقاش حاد مع أقطاب الإسماعيلية في مصر والشام. وما ذلك إلا لأنه كان مدركاً لهذا الخطر الذي تناهى وتزامن مع الحملات الصليبية من الخارج، مثلما كان واعياً بأنه خطر لم يفتَ يظهر في صور متعددة يريد عرقلة مهمة الدولة المرابطية ذاتها في الاندلس. ويشهد لذلك حركة «ابن مسرة»، مثلاً، واستغلال النصارى لها وأمثالها من الحركات السرية الشبيهة بالحركات الإسماعيلية والعلمية... .

لأجل هذا كله يغلب على ظننا أن هذا الدافع السياسي، والذي كان هماً مشتركاً بين ابن العربي وأستاذة الغزالى، هو الذي دفع التلميذ إلى نقد شيخه وأضطر إلى الاختلاف معه. ولعل ذلك أيضاً يفسّر الحذر الذي أبداه ابن العربي من الدعوة الموحدية التي كانت المهدوية - ذات الروح الباطنية - تشكل في البداية أهم وأبرز عناصرها. وفيما يلي دليلاً لحفظ ابن العربي من قيام الدولة الموحدة لا ينفصل عن تحفظه من الاتجاه الصوفي عند الغزالى، وهذا لا ينفصل عن موقفه السياسي والفكري من الدولة الفاطمية ومن التيارات الباطنية بوجه عام، والإسماعيلية بوجه خاص، الشيء الذي جعله يتميّز بانسجام فكري وعملي طلما افتقده في شيخه الغزالى.. من ثم اضطر ابن العربي، بعد أن وصف شيخه، عند لقائه الأول به، بكونه «ضالتنا التي كنا نرشد وإمامنا الذي به نترشد...». (41)، اضطر إلى أن يصفه، بعد أن تصوره، في حسنة عليه قائلاً: «وقد كان أبو حامد تاجاً في هامة

(41) العواصم، ج 1، ص 53.

وما هو جدير بالذكر أن ابن العربي يقرن دائمًا نقهde للمتصوفة وأصحاب الإشارات بنقهde للتيار الباطني الذي يتظاهر، هو أيضاً، بسلوك الزهد في الحياة، كما يلجأ بطبعته إلى التأويل بالإشارات في الفهم والتفسير. هذا، ومن جهة أخرى فإن ابن العربي قد صدم حينها رأى «حجّة الإسلام» قد غادر ميدان الحياة والسياسة إلى ميدان الخلوة، وترك مجال العلم إلى مجال الذوق والكتشف. وقد حكى ابن العربي شعوره بهذه المفارقة بقوله: «... وقد كنت رأيته [أي الغزالى] في البرية وبيه عكازة وعليه مرقة وعلى عائقه ركوة. وقد كنت رأيته بيغداد يحضر مجالسه نحو أربعينات من أكابر الناس وأفضليهم يأخذون عنه العلم. فدنوت منه وقلت له: يا إمام! أليس تدرس العلم بيغداد خير من هذا...؟» (39) وهذا يعني أن التلميذ قد هاله ذلك الانقلاب الذي عرفته حياة أستاذه، فهذا الأخير، كما يقول عنه تلميذه، قد كان «تاجاً في هامة الليالي، وعقداً في لبة المعالى، حتى أوغل في التصوف، وأكثر معهم التصرف، فخرج على الحقيقة، وحاد في أكثر أحواله عن الطريقة، وجاء بألفاظ لا تطاق ومعان ليس لها مع الشريعة انتظام ولا اتساق..»

وهكذا، وبعد هذا التراجع من طرف الغزالى، والذي كان تراجعاً خطيراً لأنّه أدى به إلى السقوط فيما كان يعتقد سابقاً وكرس له كتب «التهافت» و«الفضائح» و«القسطاس المستقيم» وغيرها، بعد هذا لم يجد ابن العربي بدا من أن يتسرّع على حالة شيخه، وينصح تلاميذه بالعدول عن كتبه والاقتصار على كتب الأشعرية، وكان الغزالى بتصرفه قد خرج حتى عن أشعاريته القديمة! (40)

ويلاحظ من خلال معلم هذا النقد أن ابن العربي قد حشر الغزالى مع الشكاك، أولاً، وجعله على رأسهم، ثم مع الصوفية الإشراقيين الغلة، ثانياً، وضرب به نموذجاً لهم. ثم مع الباطنية الإسماعيلية، ثالثاً، باعتباره يلتقي مع منهجهم في التأويل. ثم مع الفلسفه الإلهين، رابعاً، حيث لم يستطع التخلص من تأثيرهم ومن تبني آرائهم التي سقط أن أخذها عليهم. وكأنّ ابن العربي بكل ذلك يقيّم الغزالى كمن يجمع بين كونه صوفياً غالياً، باطانياً، فيلسوفاً، إضافة إلى كونه ربيباً متشكّلاً! ومعلوم عند الغزالى وابن العربي أن هذه الأوصاف مجتمعة قد تحققت لدى العديد من أقطاب الإسماعيلية، فكيف تجتمع أيضاً في الغزالى؟! ويطلل الفارق أن الغزالى سقط في كل ذلك من غير قصد منه ولا إرادة، بل تم ذلك بسبب إقباله بكل همة على التصوف؛ فلم يتميّز، أحياناً كثيرة، بين التأويل الشرعي والمعقول والتأويل الغالي الذي هو قاسم مشترك بين التصوف الإشراقي والاتجاه الإسماعيلي.

(39) العواصم، ج 1، ص 54 - 55. أيضاً «الاعلام» للعباس بن ابراهيم ج 17، ص 38 - 39.

(40) العواصم، ج 1، ص 107 - 108.

الاسماعيلي. ولا يسمح لنا الوقت لا يراد نصوص نقدية لابن العربي استشهد بها كل من ابن رشد وابن سبعين وابن تيمية والشاطئي في معرض تقديرهم لفكرة الغزالي. كما أن تأكيد ابن تيمية على بعد السياسي للنظريات الفكرية للاسماعيلية يدين به كثيراً إلى ابن العربي. فقد سار ابن تيمية على نهج ابن العربي حينما لاحظ<sup>(45)</sup> أن الغزالي رغم اشتهره بالعلم بالفقه والتصوف والكلام والاصول مع الزهد والعبادة، فإنه مال إلى «قول الصابئة المتفلسفة...» خاصة حينما صار يتحدث عن النور الاهلي الذي ينكشف للصوفية برياضتهم وديانتهم... وفي رأيه أنه إذا كان البعض قد شكل في قبيل الغزالي مثل تلك النظريات، اعتماداً على ورودها في كتب يُطعن في نسبتها إلى الغزالي فإن «أهل الخبرة بحاله - يقول ابن تيمية - يعلمون أن هذا كله كلامه لعلمهم بمداد كلامه ومشابهة بعضه بعضاً» ولم يجد ابن تيمية هنا بدا من استناده على ابن العربي؛ ذلك ان الغزالي قد رد عليه علماء المسلمين «حتى أخض أصحابه أبو بكر بن العربي، فإنه قال: «شيخنا أبو حامد دخل في بطن الفلسفة، ثم أراد أن يخرج منهم فما قدر! وقد حكى عنه القول بمخايب الباطنية ما يوجد تصديق ذلك في كتبه...» حتى الأحياء، وهو أصح كتبه، فإنه في رأي ابن تيمية يضم «فوائد كثيرة، لكن فيه مواد مذمومة. فإنه فيه مواد فاسدة من كلام الفلسفة تتعلق بالتوحيد والنبوة والمعاد<sup>(46)</sup>. فإذا ذكر معارف الصوفية [المسلمين] كان بمثابة منأخذ عدوا للمسلمين ألسنه ثياب المسلمين»<sup>(47)</sup> ولذلك نرى ابن تيمية حين حملته على التفسير الباطني، وما يتضمنه من نظريات غنوصية لا يفتره أن ينبه إلى أن «عن سلك ذلك [أيضاً] صاحب مشكاة الانوار» وأمثاله وهي مما أعظم المسلمين إنكاره عليه، وقالوا: أمرضه «الشفا»... ومن الناس من يطعن في هذه الكتب<sup>(48)</sup> ويقول مكذوبة عليه، وأخرون يقولون بل رجع عنها، وهذا أقرب الاقوال<sup>(49)</sup>.

ولعل ابن تيمية يلتقي مع ابن العربي في ادراك بعد السياسي للفكر الباطني وللحركات الاسماعيلية وأشباهها، وعنه أن «سائر أصناف القراءة الباطنية أكفر من

اللبابي وعقدا في لبة المعالي حتى أوغل في التصوف وأكثر معه التصرف، فخرج على الحقيقة، واحد في أكثر أحواله عن الطريقة، وجاء بألفاظ لا تطاق ومعان ليس لها مع الشريعة انتظام ولا اتساق... فواهسرت عليه! أي شخص أفسد من ذاته وأي علم خلط، وخلط فيه مفردانه...»<sup>(42)</sup>.

واعتقد أنه رغم الطابع النظري لهذا النقد فإنه يظل نقداً غير مفهوم من ابن العربي، إلا إذا وضعنا في اعتبارنا أنه قد رأى في تصوف الغزالي بالذات - وليس في كل تصوف - اتجاهها باطنياً اسماعيلياً آخر، طالما حاربه الغزالي نفسه! وبذلك يكون هذا الاخير قد سقط في شراك الباطنية بعدما عادها، كما سيق أن سقط في الفلسفة بعد أن بين تهافتها!! وحتماً، فعند ابن العربي، وعند غيره من الفقهاء، لا بد من الخروج عن هذين التيارين - التيار الباطني والفلسفـي - حتى يستحق الانسان أن يوصف بكونه مجدد الاسلام أو حجة له. وكأنني بابن العربي، بعد كل هذا، يضع موضع الشك ذلك اللقب الذي طالما وصف به الغزالي ألا وهو «حجـة الاسلام»، وكان العباس بن ابراهيم المراكشي صاحب «الاعلام» أراد أن يضفي في عصرنا، نفس تلك الاوصاف الغزالية على ابن العربي، حيث وصفه ناعتاً إياه بـ«حجـة الاسلام... تاج المفرق وفخر المغرب على أهل المشرق... قطب المغرب في العلوم العارف بالله تعالى»<sup>(43)</sup>.

هذا وسوف لن ينسى صوفية المغرب لابن العربي موقفه النقيـي ذلك من شيخه ومن اتجاهـه الصوفي خاصـة، فعمدوا إلى الانتقام منه مـيـتاً حينـا هـمـوا بـإـحـراق قـبـرهـ، أيام أبي عـنـانـ المـريـبيـ عند اـزـهـارـ المـذـصـوـفـيـ بالـمـغـرـبـ، كـمـاـ نـقـلـ ذـلـكـ اـبـنـ السـكـاكـ فيـ «ـنـصـحـ مـلـوكـ اـسـلـامـ»ـ، وـتـأـبـيـ خـصـوصـيـاتـ التـارـيـخـ المـغـرـبـ إـلـاـ أنـ يـصـبـحـ قـبـرـ اـبـنـ العـرـبـيـ، عـلـىـ أـبـوـ بـابـ مـدـيـنـةـ فـاسـ، مـزـارـاـ مـهـمـاـ مـنـ مـزـارـاتـ الصـوـفـيـةـ فـيـ الـعـصـورـ الـمـتـاـخـرـةـ، وـلـاشـكـ أـنـ ذـلـكـ تـمـ رـغـمـ آـنـفـ صـاحـبـهـ!

تلك هي الخطوط العريضة لنقد القاضي ابن العربي للمنحي الصوفي في فكر الغزالي. ولاشك أن ذلك النقد يلقي بعض الضوء على موقف المراطبين من الغزالي. كما أنها لا تشـكـ في أن ذلك النقد يعتبر أصلـاـ لـانتـقـادـاتـ اـبـنـ رـشـدـ وـابـنـ سـبـعـينـ وـابـنـ تـيمـيـةـ ضدـ الغـزـالـيـ، مـثـلـمـاـ كـانـ أـصـلـاـ لـنـقـدـ الشـاطـئـيـ<sup>(44)</sup>ـ وـابـنـ خـلـدونـ ضدـ الفـكـرـ الصـوـفـيـ وـالـفـكـرـ

(42) نفسه، ص 107 - 108.

(43) الاعلام، ج ١٧، ص 94 - 105.

(44) الشاطئي: المواقف، ج ١١١ ص 392، 403 حيث وصف الموقف الصوفي للغزالـيـ بأنه مـزـلةـ قدـ وـفـيـ مـيـلـ عـنـ الـأـنـصـافـ. وـانـظـرـ كـذـلـكـ الـاعـتـصـامـ، جـ ١ـ صـ 255ـ - 257ـ.

(45) ابن تيمية، الفتاوى، ج ١٧، ص 63 - 65.

(46) يعتبر ابن تيمية ان كلام الغزالـيـ مـاخـوذـ منـ «ـرـسـائـلـ إـخـوانـ الصـفـاءـ»ـ وـأـمـاثـلـهـ. انـظـرـ ابنـ تـيمـيـةـ:

جامع الرسائل، ط الاول ص 163 - 165.

(47) الفتاوى، ج X ، ص 551 - 552.

(48) انظر جوابـنـ منـ مشـكـلـةـ هـذـاـ الـاتـحـالـ بـالـسـبـبـ لـلـغـزـالـيـ فـيـ بـحـثـ الـاستـاذـ عبدـ اللهـ كـتـونـ حولـ أبي

الحسنـ المـسـقرـ، مجلـهـ المـناـهـلـ، عـدـدـ 22ـ رـبـيعـ الـاـولـ 1402ـ يـنـاـيـرـ 1982ـ صـ 424ـ 437ـ، وـكـذـاـ

الـعـاصـمـ، جـ 1ـ صـ 103ـ - 121ـ.

(49) الفتاوى، ج XIII ، ص 237 - 238.

الغزالى أن تخصى عليه أنفاسه أو يُشَهَّر بهفواته التي لم يسلم منها أو من أمثالها مفكراً على الأطلاق. وحسب الغزالى أن تلميذه ابن العربي لم يبحسه حقه، فقد أعلى من شأن النزعة النقدية التي رسخها الغزالى، سواء في كتبه الاصولية أو كتبه المجاجة مع الفلسفه والعلمية. وإذا كان لكل جواد كبوة، وكبوة الغزالى في نزعته الاشرافية - كما قيل - فإن جواد الغزالى هذا يظل رغم ذلك وإلى الآن صامداً، رغم تلاحق سهام النقد عليه، متحدياً بذلك فضولنا الفكري، باعثاً فيما روح النقد والمحوار، وهذا أفضل ما يورثه المفكر الأصيل للإجيال القادمة.

اليهود والنصارى بل أكثر من المشركين .. « وخطورهم أكثر من خطر التار والصلبيين . لأنهم يتسترون بحب الاسلام والآب البيت ، ثم يسيعون تأولاتهم التي تُسقط كل التزام وتساعد على التحلل وإشاعة الببلة والانقسام . بل إنهم الذين مدوا يد المساعدة للصلبيين حتى احتلوا سواحل الشام والقدس وأنهم في مصر كانوا على اتفاق مع الصليبيين للزحف على ديار الاسلام <sup>(٥٠)</sup> . ولأجل هذا كله ونظراً لهذا بعد السياسي في مواقف أصناف الباطنية فإن ابن تيمية يلح على أن «استخدام هؤلاء في ثغور المسلمين أو حصونهم أو جندهم فإنه من الكبائر . وهو بمنزلة من يستخدم الذئاب لرعى الغنم فلأنهم من أغش الناس للMuslimين ولو لامة أمرهم ، وهم أحقر الناس على فساد المملكة والدولة .. وهم أحقر الناس على تسليم الحصون إلى عدو المسلمين .. » <sup>(٥١)</sup> .

هكذا ندرك أن المشكل ليس صادراً عن قراءة ابن العربي لكتب منحولة ، فإن هذا الاتصال قد عانى منه الغزالى حتى أثناء حياته <sup>(٥٢)</sup> . ولا يكتفى ابن العربي في نقاده بالاستناد على كتب شيخه ، بل إن الشهادة الشفوية تلعب دور التأكيد لما يقرأ له من كتب كما أن المشكل لا يقوم على مجرد موقف متصلب من التصوف والزهد ، فإن التصوف ، على عهد الغزالى وابن العربي كان قد اكتسب مشروعيته داخل الوسط الاسلامي ، خاصة مع المحاسبي والجنيدي والقشيري وغيرهم ، ولم يكن أبو بكر الطرطوشى أقل زهداً من الغزالى . لذا فالمسألة تكمن في وعي ابن العربي بأن ما عند الغزالى من تصوف هو أولاً يتناقض مع ما عنده من فقه وسنة ، لانه تصوف ينهى ، حسب طبيعة قضائه وأطروحته ، من نفس المناهل الفكرية التي سبق للغزالى أن طعن في انتهاها الثقافي لامة الاسلام . ولأنه ، ثانياً ، تصوف يصب - ولو بطريقة غير مقصودة من الغزالى - في نفس القناة الفكرية للباطنية . ومن ثم فأخرج ما يخافه ابن العربي أن يصبح من السهولة توظيف تصوف الغزالى توظيفاً باطنياً وبالتالي توظيفاً سياسياً ، مادام التأويل الباطنى قد عرف فعلاً طريقه إلى السياسة ، والسياسة العنيفة خاصة! وهي نفس السياسة التي حاربها الغزالى مع الفقهاء ، فكيف يعود إلى تبني منطقها المتمثل في التأويل الباطنى <sup>(٥٣)</sup> !؟

تلك معالم نقد وتقييم أبي بكر بن العربي لتصوف شيخه أبي حامد الغزالى ، وهذه هي دوافعه . وهو على كل حال تقسيم جانب واحد من الفكر المتعدد الجوانب لاستاذة . ولا يضر

(٥٠) الفتاوى ، ج XXXV ، ص 149 - 152 .

(٥١) نفسه ، ص 155 - 156 .

(٥٢) انظر : رسائل حجة الاسلام ، ص 31 ، 34 ، 42 ، 45 ، 48 .

(٥٣) وهذا يعني أن الغزالى بعد أن حارب الباطنية قد أخذ بمنطقها الاشرافي ، مثلما أنه حارب الفلسفة ثم دافع عن منطقها الصوري : فكانه رفض المظاهر وأخذ بالجوهر!